
BORJUIS: JOURNAL OF ECONOMY  
Vol. 3 No. 1 November 2025, hal. 127-139 

 
e-ISSN: 3030-931X  

 
 

127 

STRATEGI MANAJEMEN RISIKO PADA LEMBAGA KEUANGAN SYARIAH DALAM 
MENGHADAPI VOLATILITAS PASAR: TELAAH TEORI MANAJEMEN RISIKO DAN 

EKONOMI ISLAM 
 

Ahmad Riyadi 
Universitas Islam Batang Hari 

ahmadriyadi041991@gmail.com  
 

Mubarik  
Universitas Islam Batang Hari 

mubarikmubarik306@gmail.com  
 

Abstract 
This study discusses risk management strategies in Islamic financial institutions in facing 
market volatility by examining the integration between modern risk management theory 
and Islamic economic principles. Amidst the dynamics of a global economy full of 
uncertainty, Islamic financial institutions require a risk management approach that is 
capable of maintaining operational stability while complying with Shariah values. This 
study uses a literature review method by collecting and analysing various scientific 
literature to produce a conceptual mapping of the application of prudential principles 
based on maqashid al-shariah. The results show that risk management in the Islamic 
financial system must be based on the concepts of risk sharing, avoidance of riba, gharar, 
and maysir, as well as the application of sharia-based governance. The integration of 
conventional risk management theory with Islamic values has given rise to a new paradigm 
that is not only oriented towards asset protection, but also towards the creation of social 
justice and economic sustainability for the people. Thus, sharia risk management can 
become a key pillar in building an ethical, stable financial system that is resilient to global 
market fluctuations. 
Keywords: Risk management, Islamic financial institutions, market volatility, Islamic 
economics, maqashid al-shariah, risk sharing. 

 
Abstrak 

Penelitian ini membahas strategi manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah 
dalam menghadapi volatilitas pasar dengan menelaah integrasi antara teori manajemen 
risiko modern dan prinsip ekonomi Islam. Di tengah dinamika ekonomi global yang 
penuh ketidakpastian, lembaga keuangan syariah memerlukan pendekatan manajemen 
risiko yang mampu menjaga stabilitas operasional sekaligus mematuhi nilai-nilai syariah. 
Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka dengan mengumpulkan dan 
menganalisis berbagai literatur ilmiah untuk menghasilkan pemetaan konseptual 
tentang penerapan prinsip kehati-hatian berbasis maqashid al-shariah. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa manajemen risiko dalam sistem keuangan syariah harus 
berlandaskan pada konsep risk sharing, penghindaran terhadap riba, gharar, dan maysir, 
serta penerapan tata kelola berbasis syariah. Integrasi teori manajemen risiko 
konvensional dengan nilai-nilai Islam melahirkan paradigma baru yang tidak hanya 
berorientasi pada perlindungan aset, tetapi juga pada penciptaan keadilan sosial dan 

mailto:ahmadriyadi041991@gmail.com
mailto:mubarikmubarik306@gmail.com


128 
 

keberlanjutan ekonomi umat. Dengan demikian, manajemen risiko syariah dapat 
menjadi pilar utama dalam membangun sistem keuangan yang etis, stabil, dan berdaya 
tahan terhadap fluktuasi pasar global. 
Kata Kunci: Manajemen risiko, lembaga keuangan syariah, volatilitas pasar, ekonomi 
Islam, maqashid al-shariah, risk sharing. 
 
Pendahuluan 

Perkembangan sistem keuangan global dalam dua dekade terakhir ditandai oleh 

meningkatnya kompleksitas instrumen keuangan, liberalisasi pasar modal, dan 

percepatan arus informasi ekonomi lintas negara. Fenomena globalisasi keuangan ini 

membawa dampak positif berupa peningkatan efisiensi dan aksesibilitas terhadap 

likuiditas, tetapi juga menghadirkan risiko baru dalam bentuk volatilitas pasar yang 

semakin tinggi. Volatilitas ini muncul sebagai refleksi dari ketidakpastian ekonomi, 

perubahan kebijakan moneter, serta fluktuasi harga komoditas dan nilai tukar (Alam, 

2014). Dalam konteks ini, lembaga keuangan, baik konvensional maupun syariah, 

berhadapan dengan tantangan yang signifikan dalam menjaga stabilitas operasional 

dan keberlanjutan bisnisnya. 

Lembaga keuangan syariah memiliki peran strategis dalam sistem ekonomi 

Islam, yaitu menjadi sarana untuk menyalurkan dana secara produktif tanpa melanggar 

prinsip syariah seperti riba, gharar, dan maysir. Berbeda dengan lembaga keuangan 

konvensional, prinsip utama dalam lembaga keuangan syariah menekankan 

keseimbangan antara tujuan ekonomi dan moralitas sosial (Dusuki, 2012). Oleh karena 

itu, manajemen risiko dalam lembaga keuangan syariah tidak hanya berkaitan dengan 

aspek teknis mitigasi risiko finansial, tetapi juga mencakup pemenuhan kepatuhan 

syariah. Setiap kegiatan yang dilakukan harus bebas dari unsur spekulatif dan membawa 

manfaat bagi kedua belah pihak yang bertransaksi. 

Dalam praktiknya, lembaga keuangan syariah dihadapkan pada beragam jenis 

risiko seperti risiko pasar, risiko likuiditas, risiko kredit, risiko operasional, serta risiko 

kepatuhan terhadap prinsip-prinsip syariah. Risiko pasar menjadi isu utama karena 

lembaga keuangan syariah juga beroperasi dalam sistem ekonomi yang sama dengan 

lembaga konvensional sehingga turut terdampak oleh fluktuasi suku bunga global, nilai 

tukar, dan instrumen derivatif. Kendati lembaga keuangan syariah berupaya menjaga 

prinsip kejelasan nilai dan objek transaksi, ketergantungan terhadap nilai aset riil dan 

instrumen pembiayaan berbasis bagi hasil tetap membuatnya rentan terhadap 

perubahan harga pasar dan kondisi ekonomi makro (Chapra, 2000). 

Volatilitas pasar merupakan tantangan fundamental bagi stabilitas ekonomi 

Islam, karena sistem ini menempatkan nilai keadilan, keberlanjutan, dan pemerataan 

kesejahteraan sebagai dasar utama. Ketika pasar mengalami fluktuasi tajam, lembaga 

keuangan syariah berpotensi menghadapi tekanan ganda, baik dari sisi nilai aset yang 

menurun maupun dari penurunan kepercayaan masyarakat terhadap stabilitas sistem 



129 
 

keuangan syariah (Hasan, 2010). Situasi ini menuntut adanya strategi manajemen risiko 

yang adaptif dan berbasis maqashid al-shariah, sehingga lembaga tidak hanya mencari 

keuntungan jangka pendek tetapi juga menjaga ketahanan jangka panjang dengan 

tetap berpegang pada nilai kejujuran, amanah, dan keadilan (Farooq, 2011). 

Manajemen risiko secara umum didefinisikan sebagai proses sistematis untuk 

mengidentifikasi, mengukur, mengendalikan, dan memonitor berbagai risiko yang 

berpotensi mengganggu pencapaian tujuan organisasi. Dalam lembaga keuangan 

syariah, konsep ini mengalami penyesuaian dengan memasukkan nilai-nilai moral dan 

ketentuan fiqh muamalah sebagai landasan operasional. Dengan demikian, setiap 

bentuk manajemen risiko harus mempertimbangkan dua kepatuhan sekaligus—

kepatuhan regulatif terhadap otoritas keuangan dan kepatuhan syariah terhadap 

prinsip agama. Pemisahan antara manajemen risiko finansial dan manajemen risiko 

syariah akan mengakibatkan ketidakseimbangan yang bisa merusak kepercayaan public 

(Sarker, 2015). 

Teori manajemen risiko yang berkembang di lembaga keuangan konvensional 

banyak berakar pada konsep probabilistik, model kuantitatif, dan optimasi portofolio, 

sebagaimana dikembangkan dalam teori keuangan modern. Namun, teori tersebut 

tidak dapat sepenuhnya diadopsi oleh lembaga keuangan syariah karena adanya 

larangan terhadap praktik bunga dan spekulasi. Ekonomi Islam memandang risiko 

sebagai bagian alami dari usaha dan takdir Allah, yang tidak boleh dihilangkan tetapi 

harus dikelola melalui mekanisme berbagi risiko (risk sharing), bukan pemindahan risiko 

(risk transfer). Pemahaman ini membuat pendekatan manajemen risiko syariah lebih 

berorientasi pada keseimbangan antara keuntungan dan keadilan sosial (Mollah, 2015). 

Selain itu, sistem ekonomi Islam memandang pasar sebagai instrumen distribusi nilai 

yang sejalan dengan prinsip etika dan moralitas. Fluktuasi harga dan volatilitas dianggap 

sebagai konsekuensi alamiah dari perubahan penawaran dan permintaan, tetapi 

intervensi manusia yang melanggar moralitas, seperti spekulasi berlebihan, dapat 

menyebabkan volatilitas yang tidak wajar. Dalam konteks ini, lembaga keuangan syariah 

diharapkan mampu menumbuhkan pasar yang berkeadilan dengan mengembangkan 

instrumen keuangan yang berbasis aset riil, transparan, dan tidak merugikan salah satu 

pihak (Nienhaus, 2007). Oleh karena itu, teori manajemen risiko dalam perspektif Islam 

menuntut keseimbangan antara kehati-hatian (prudence) dan tanggung jawab sosial. 

Penerapan strategi manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah tidak 

dapat dilepaskan dari peran otoritas pengawas, baik nasional maupun internasional. Di 

Indonesia, Otoritas Jasa Keuangan (OJK) bersama Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI) 

telah menetapkan regulasi dan fatwa yang mendukung praktik manajemen risiko sesuai 

dengan prinsip syariah. Regulasi ini mencakup pengelolaan modal, aset, dan likuiditas 

agar lembaga keuangan syariah dapat menjaga rasio kecukupan modal serta kestabilan 

likuiditasnya dalam menghadapi volatilitas pasar. Penguatan kebijakan ini menjadi 



130 
 

penting untuk mendukung terciptanya sistem keuangan yang tangguh dan berdaya 

saing global (Ariff, 2008). 

Namun, di tengah peningkatan kompleksitas pasar dan arus digitalisasi 

keuangan, muncul tantangan baru berupa risiko teknologi dan risiko reputasi yang harus 

dihadapi oleh lembaga keuangan syariah. Transformasi digital mengubah cara transaksi, 

manajemen data, dan penyimpanan informasi yang berpotensi menimbulkan ancaman 

keamanan serta pelanggaran privasi. Di sisi lain, munculnya fintech syariah membuka 

peluang besar untuk memperluas akses keuangan inklusif, tetapi memerlukan tata 

kelola risiko yang ketat agar operasional tetap sesuai prinsip syariah. Hal ini 

menunjukkan bahwa manajemen risiko tidak hanya bersifat reaktif terhadap ancaman 

pasar, tetapi harus menjadi bagian integral dari strategi bisnis lembaga syariah (Dusuki, 

2008). 

Dengan demikian, kajian mengenai strategi manajemen risiko pada lembaga 

keuangan syariah memerlukan integrasi antara teori manajemen risiko modern, 

ekonomi Islam, dan praktik empiris. Teori manajemen risiko memberikan kerangka kerja 

sistematis dalam menangani ketidakpastian, sementara ekonomi Islam memberikan 

panduan normatif dan moral agar pengendalian risiko tidak bertentangan dengan nilai-

nilai agama. Dengan menggabungkan kedua pendekatan ini, penelitian akan mampu 

menawarkan model konseptual yang relevan untuk mengurangi dampak volatilitas 

pasar serta meningkatkan ketahanan keuangan lembaga syariah di berbagai situasi 

ekonomi. 

 

Metode Penelitian 

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah metode kajian pustaka 

(library research), yaitu pendekatan penelitian yang berfokus pada pengumpulan, 

analisis, dan sintesis data dari berbagai sumber literatur ilmiah yang relevan dengan 

topik manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah. Kajian ini dilakukan dengan 

menelaah buku-buku akademik, jurnal ilmiah nasional dan internasional, laporan resmi 

lembaga keuangan syariah, fatwa-fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI), serta 

peraturan Otoritas Jasa Keuangan (OJK) yang berkaitan dengan tata kelola risiko dan 

kepatuhan syariah (Eliyah & Aslan, 2025). Data yang diperoleh dari sumber-sumber 

tertulis tersebut dianalisis menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, dengan 

tujuan untuk mengidentifikasi konsep-konsep kunci, prinsip teoritis, dan praktik empiris 

dalam manajemen risiko syariah. Proses analisis dilakukan secara sistematis melalui 

tahapan reduksi data, kategorisasi tematik, serta interpretasi konseptual dengan 

mengaitkan teori manajemen risiko konvensional dan prinsip-prinsip ekonomi Islam 

(Ferrari, 2020). Hasilnya diharapkan mampu memberikan pemahaman mendalam 

tentang strategi manajemen risiko yang sesuai dengan maqashid al-shariah dalam 

konteks volatilitas pasar global. 

 



131 
 

Hasil dan Pembahasan 

Analisis Strategi Manajemen Risiko pada Lembaga Keuangan Syariah 

Manajemen risiko merupakan salah satu pilar utama dalam menjaga 

keberlangsungan lembaga keuangan syariah di tengah dinamika dan ketidakpastian 

pasar global. Mengingat lembaga keuangan syariah beroperasi dalam sistem yang 

menggabungkan kepentingan ekonomi dan prinsip keagamaan, strategi pengelolaan 

risiko di sektor ini memiliki kompleksitas yang lebih tinggi dibandingkan dengan sistem 

keuangan konvensional. Setiap keputusan manajerial tidak hanya ditimbang dari sisi 

keuntungan dan stabilitas, tetapi juga dari kepatuhan terhadap prinsip syariah seperti 

kehalalan akad, keadilan dalam pembagian keuntungan, dan transparansi transaksi 

(Dusuki, 2008). Oleh sebab itu, manajemen risiko di lembaga keuangan syariah harus 

mampu menghadirkan keseimbangan antara efisiensi ekonomi dan integritas moral. 

Pada dasarnya, lembaga keuangan syariah menghadapi berbagai jenis risiko 

sebagaimana lembaga konvensional, namun dengan karakteristik dan pendekatan yang 

berbeda. Risiko pasar, risiko likuiditas, risiko pembiayaan, risiko operasional, serta risiko 

kepatuhan syariah merupakan lima kategori utama yang paling kritis. Risiko pasar 

muncul akibat perubahan harga aset, tingkat bagi hasil, maupun nilai tukar mata uang. 

Risiko ini dapat berdampak langsung pada kemampuan lembaga untuk menjaga 

profitabilitas (Khan, 2001). Di sisi lain, risiko kepatuhan syariah menjadi unik karena 

hanya muncul pada lembaga keuangan yang berbasis nilai-nilai Islam, di mana 

pelanggaran terhadap prinsip syariah dapat menurunkan reputasi, kepercayaan, bahkan 

menimbulkan kerugian finansial (Bank Negara Malaysia, 2014). 

Lembaga keuangan syariah juga dihadapkan pada risiko pembiayaan, yang 

berasal dari potensi gagal bayar nasabah pada akad-akad berbasis bagi hasil seperti 

mudharabah dan musyarakah. Karena akad tersebut menuntut partisipasi aktif kedua 

belah pihak dalam menanggung keuntungan dan kerugian, maka lembaga tidak dapat 

memberlakukan sistem jaminan atas modal seperti halnya kredit konvensional. 

Ketidaktepatan dalam menilai prospek usaha, moral hazard dari pihak mitra bisnis, serta 

penurunan kualitas aset produktif dapat menimbulkan kerugian yang signifikan (Coyle, 

2000). Oleh sebab itu, strategi mitigasi risiko dalam bentuk seleksi nasabah yang ketat, 

monitoring proyek secara berkala, serta penerapan model pembiayaan berbasis nilai riil 

sangat penting dilakukan. 

Salah satu strategi utama dalam menghadapi risiko pasar adalah diversifikasi 

portofolio aset dan instrumen keuangan. Lembaga keuangan syariah perlu mengelola 

proporsi antara aset jangka pendek dan jangka panjang agar tetap memiliki likuiditas 

yang memadai, tanpa mengorbankan potensi imbal hasil. Diversifikasi dapat dilakukan 

dengan menyeimbangkan antara pembiayaan sektor riil seperti properti, perdagangan, 

dan manufaktur dengan investasi pada instrumen syariah seperti sukuk dan surat 

berharga syariah negara (SBSN) (Bader, 2007). Meskipun demikian, pilihan investasi 

harus tetap melalui telaah syariah agar terhindar dari aktivitas yang mengandung unsur 



132 
 

riba, gharar, atau maysir. Selain diversifikasi, pendekatan pengelolaan risiko berbasis 

aset riil juga menjadi strategi khas lembaga keuangan syariah. Berbeda dengan sistem 

keuangan berbasis bunga, setiap kontrak keuangan dalam Islam harus memiliki dasar 

transaksi riil yang jelas. Dengan demikian, lembaga syariah tidak diperkenankan untuk 

melakukan transaksi derivatif bersifat spekulatif, yang justru menjadi sumber utama 

volatilitas dalam pasar keuangan konvensional. Orientasi terhadap aset riil ini membuat 

nilai keuangan lebih stabil dan terhubung langsung dengan sektor produksi, sekaligus 

memperkuat fungsi sosial dari sistem keuangan Islam (Rosly, 2003). 

Strategi pengelolaan likuiditas dalam lembaga keuangan syariah juga berperan 

penting dalam menjaga kestabilan. Keterbatasan instrumen pasar uang syariah 

mendorong lembaga untuk melakukan inovasi dalam pengelolaan dana jangka pendek. 

Salah satu solusinya adalah dengan memanfaatkan wadiah (titipan) dan qard (pinjaman 

tanpa bunga) antarbank syariah, atau melalui penerbitan sertifikat investasi jangka 

pendek seperti Islamic Treasury Bills. Walaupun demikian, pengelolaan likuiditas tetap 

harus dilakukan secara hati-hati agar tidak menimbulkan ketidaksesuaian antara jangka 

waktu aset dan kewajiban, yang dapat memicu risiko likuiditas mendadak saat terjadi 

gejolak pasar (Dusuki, 2007). 

Dalam menghadapi volatilitas pasar global, lembaga keuangan syariah juga perlu 

memperkuat sistem pengawasan internal dan tata kelola risiko secara terintegrasi. 

Dewan Pengawas Syariah (DPS) memegang peran penting dalam memastikan setiap 

aktivitas lembaga berjalan sesuai prinsip Islam. Selain itu, unit manajemen risiko internal 

harus bekerja sama dengan DPS untuk menilai dampak dari setiap keputusan investasi, 

menentukan batasan risiko (risk appetite), dan menyusun kebijakan mitigasi risiko 

berbasis maqashid al-shariah. Dengan pengawasan yang ketat dan koordinasi 

antardivisi, potensi pelanggaran kepatuhan serta kerugian akibat kesalahan manajerial 

dapat diminimalisasi (Wilson, 2009). 

Penggunaan teknologi analitik juga menjadi elemen penting dalam strategi 

manajemen risiko modern. Dalam konteks lembaga keuangan syariah, teknologi dapat 

membantu proses deteksi dini terhadap risiko pasar maupun risiko pembiayaan melalui 

pemanfaatan big data dan sistem informasi manajemen risiko berbasis algoritma. 

Sistem ini memungkinkan pengambilan keputusan yang lebih cepat, akurat, dan sesuai 

dengan struktur portofolio Perusahaan (Archer, 2007). Namun, penerapan teknologi ini 

juga harus diseimbangkan dengan prinsip kehati-hatian dan keamanan data agar tidak 

menimbulkan risiko baru seperti kebocoran informasi atau pelanggaran etika dalam 

pengelolaan data nasabah. Selain kebijakan internal, kolaborasi antar lembaga juga 

berperan dalam memperkuat daya tahan menghadapi risiko sistemik. Melalui 

mekanisme interbank cooperation dan instrumen keuangan antar lembaga, lembaga 

keuangan syariah dapat saling menyalurkan kelebihan likuiditas, berbagi informasi 

risiko, serta membangun sistem penjaminan bersama. Pendekatan kolektif ini sejalan 

dengan prinsip ta’awun (saling tolong-menolong) dalam Islam yang menekankan 



133 
 

solidaritas dan kerja sama. Dengan memperkuat jaringan antar lembaga syariah, risiko 

volatilitas yang berasal dari ketidakseimbangan likuiditas antar sektor dapat 

diminimalkan (El-Gamal, 2006). 

Dalam sektor pembiayaan, penerapan sistem profit and loss sharing menjadi 

instrumen utama dalam membangun stabilitas keuangan yang berlandaskan keadilan. 

Skema seperti mudharabah dan musharakah memungkinkan risiko usaha dibagi secara 

proporsional antara lembaga dan nasabah, sehingga tidak ada pihak yang menanggung 

risiko secara sepihak. Konsep ini berbeda jauh dengan sistem konvensional yang 

menempatkan lembaga sebagai pemegang hak atas bunga tetap tanpa memperhatikan 

hasil usaha debitur (Lewis, 2007). Dengan berbagi risiko dan hasil, lembaga keuangan 

syariah menciptakan hubungan keuangan yang lebih beretika, transparan, dan 

berorientasi pada kemaslahatan bersama. Namun, implementasi sistem berbagi hasil 

tidak lepas dari tantangan, terutama terkait kesulitan pengukuran kinerja usaha dan 

asimetri informasi antara lembaga dan mitra usaha. Untuk mengatasi risiko moral 

hazard ini, lembaga syariah perlu memperkuat proses due diligence, audit usaha, serta 

memasukkan komponen pendampingan manajerial dalam setiap akad investasi. 

Penguatan fungsi audit syariah internal sangat penting untuk memastikan kejujuran 

laporan keuangan serta keabsahan transaksi usaha, sehingga kepercayaan antar pihak 

tetap terjaga (Warde, 2000). 

Pendekatan manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah juga menuntut 

adanya kebijakan Sharia Governance yang kuat. Tata kelola ini mencakup peran Dewan 

Direksi, Dewan Pengawas Syariah, serta komite risiko dalam menetapkan kebijakan 

yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Tantangan tata kelola muncul ketika lembaga harus 

menyeimbangkan antara kepatuhan terhadap regulasi nasional dan penerapan prinsip 

syariah yang universal. Dengan sistem governance yang transparan, akuntabel, dan 

partisipatif, lembaga keuangan syariah dapat menjaga integritasnya sekaligus 

meningkatkan kepercayaan public (Abdullah, 2007). 

Faktor sumber daya manusia juga menjadi elemen penting dalam efektivitas 

manajemen risiko. Kompetensi dan kesadaran etis karyawan menentukan sejauh mana 

kebijakan risiko dapat diterapkan dengan konsisten. Oleh karena itu, pelatihan 

berkelanjutan tentang manajemen risiko, kepatuhan syariah, dan etika profesi 

keuangan Islam perlu diterapkan secara berkala. Pendidikan ini tidak hanya berorientasi 

pada teknik keuangan, tetapi juga pada penguatan karakter dan nilai spiritual yang 

mendasari operasional Lembaga (M. Iqbal &. Llewellyn, D. T., 2002). 

Secara keseluruhan, strategi manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah 

menuntut pendekatan multidimensional yang menggabungkan aspek teknis, etis, dan 

spiritual. Tujuan utamanya bukan hanya untuk menghindari kerugian, tetapi juga untuk 

menciptakan sistem keuangan yang stabil, berkeadilan, dan berkelanjutan sesuai 

dengan maqashid al-shariah. Dalam konteks volatilitas pasar yang semakin tinggi, 

kemampuan lembaga keuangan syariah dalam menyesuaikan strategi, memperkuat 



134 
 

manajemen risiko, serta menjaga nilai-nilai Islam menjadi kunci keberhasilan jangka 

panjang dalam mempertahankan daya saing dan kepercayaannya di mata masyarakat 

global. 

 
Integrasi Antara Teori Manajemen Risiko dan Prinsip Ekonomi Islam 

Integrasi antara teori manajemen risiko konvensional dan prinsip ekonomi Islam 

merupakan upaya mendasar untuk menciptakan sistem keuangan yang tidak hanya 

efisien secara ekonomi, tetapi juga adil dan berkelanjutan secara moral. Teori 

manajemen risiko konvensional berakar pada prinsip rasionalitas ekonomi, di mana 

tujuan utama adalah meminimalkan potensi kerugian finansial dan menjaga kestabilan 

nilai aset. Sementara itu, ekonomi Islam memandang risiko sebagai bagian tak 

terpisahkan dari aktivitas muamalah yang harus dihadapi dengan kejujuran, tanggung 

jawab, dan keadilan. Dengan demikian, integrasi keduanya menuntut reinterpretasi 

terhadap konsep risiko agar tidak hanya dilihat sebagai ancaman, tetapi juga sebagai 

mekanisme moral yang menguji amanah dan komitmen sosial pelaku ekonomi (Chapra, 

1992). 

Dalam ekonomi konvensional, risiko umumnya diukur melalui model statistik 

seperti Value at Risk (VaR), standar deviasi, atau analisis probabilitas kerugian. 

Pendekatan ini membantu lembaga keuangan untuk menilai eksposur terhadap 

volatilitas pasar secara kuantitatif. Namun, pendekatan semata-mata matematis sering 

kali mengabaikan dimensi etis dan keadilan dalam distribusi risiko (Obaidullah, 2005). 

Konsep ekonomi Islam menambahkan dimensi normatif ke dalam analisis risiko dengan 

mengaitkannya pada maqashid al-shariah, yaitu perlindungan terhadap agama, jiwa, 

akal, keturunan, dan harta. Dengan menggabungkan kedua pendekatan tersebut, 

pengelolaan risiko menjadi lebih seimbang—rasional secara ekonomi dan bermakna 

secara spiritual (Hassan, 2007). 

Poin integrasi pertama terletak pada pemahaman bahwa risiko merupakan 

bagian dari sunnatullah yang tidak dapat dihindari, namun dapat dikelola. Dalam Islam, 

penghindaran total terhadap risiko bukanlah tujuan, melainkan pengelolaan yang bijak 

dan adil agar tidak menimbulkan ketimpangan sosial maupun kerugian moral. Oleh 

karena itu, teori manajemen risiko yang biasanya berorientasi pada pengalihan risiko 

dapat diadaptasi menjadi model berbagi risiko (risk sharing). Model ini sejalan dengan 

akad-akad syariah seperti mudharabah, musyarakah, dan takaful, di mana risiko dibagi 

secara proporsional berdasarkan kontribusi dan kesepakatan, bukan dialihkan 

sepenuhnya melalui instrumen seperti derivatif atau asuransi berbasis bunga (Z. Iqbal 

&. Mirakhor, A., 2011).  

Integrasi berikutnya muncul pada tahap identifikasi risiko. Dalam manajemen 

risiko konvensional, tahap ini dilakukan dengan analisis historis dan proyeksi ekonomi. 

Sedangkan dalam pandangan Islam, identifikasi risiko juga melibatkan penilaian 

terhadap aspek-halal-haram suatu kegiatan. Suatu investasi yang secara ekonomi 



135 
 

menjanjikan, tetapi mengandung unsur riba, gharar, atau maysir, dianggap berisiko fatal 

secara moral dan hukum syariah (Alam, 2014). Oleh karena itu, analisis risiko Islami harus 

mencakup syariah compliance risk assessment, yaitu evaluasi kepatuhan kegiatan 

terhadap prinsip syariah yang menjadi dasar legitimasi sebuah transaksi. 

Dalam aspek mitigasi risiko, sistem Islam menawarkan pendekatan berbasis 

kemitraan dan solidaritas, bukan spekulasi. Misalnya, dalam asuransi konvensional, 

risiko individu dialihkan ke perusahaan asuransi melalui pembayaran premi tetap. 

Sebaliknya, sistem takaful (asuransi Islam) bekerja berdasarkan prinsip tabarru’ (derma) 

dan ta’awun (tolong-menolong), di mana peserta saling menanggung risiko satu sama 

lain. Dengan demikian, risiko dikelola sebagai tanggung jawab kolektif, bukan sekadar 

komoditas yang dapat diperjualbelikan. Pendekatan ini memperkuat aspek moral dalam 

pengendalian risiko dan menumbuhkan rasa tanggung jawab sosial di antara peserta 

(Dusuki, 2012). 

Integrasi teoritis juga tampak dalam prinsip diversifikasi portofolio. Dalam teori 

keuangan modern, diversifikasi digunakan untuk mengurangi risiko dengan 

menyebarkan investasi pada berbagai aset. Prinsip ini diterima dalam Islam selama 

dilakukan pada sektor yang halal dan bermanfaat. Namun, Islam menambahkan dimensi 

etis berupa larangan investasi pada sektor yang merusak lingkungan, mengandung 

eksploitasi, atau bertentangan dengan nilai kemanusiaan. Dengan demikian, 

diversifikasi dalam Islam bukan semata strategi menurunkan volatilitas, tetapi juga 

instrumen untuk menyalurkan dana ke sektor yang produktif dan membawa 

kemaslahatan (Chapra, 2000). 

Pada aspek pengawasan dan tata kelola, teori manajemen risiko modern 

mendorong pembentukan struktur internal seperti komite risiko dan audit internal. 

Sementara dalam lembaga keuangan syariah, fungsi ini diperluas dengan kehadiran 

Dewan Pengawas Syariah (DPS) yang memiliki wewenang spiritual dan hukum dalam 

menjaga kepatuhan syariah. DPS tidak hanya berfungsi sebagai pengawas administratif, 

tetapi juga sebagai penjaga nilai moral agar setiap bentuk mitigasi risiko tidak 

melenceng dari maqashid al-shariah. Integrasi keduanya melahirkan konsep Sharia 

Governance Framework, yaitu tata kelola risiko yang memadukan efisiensi manajerial 

dan integritas spiritual (Hasan, 2010). 

Pengelolaan risiko berbasis Islam juga menekankan pendekatan preventif 

melalui konsep hisbah yaitu pengawasan moral dalam kegiatan ekonomi. Dalam 

manajemen modern, pengawasan dilakukan melalui sistem audit dan regulasi; 

sedangkan hisbah menambahkan elemen kesadaran etik individu sebagai bentuk 

pengendalian dari dalam diri. Dengan kata lain, setiap pelaku dalam lembaga keuangan 

bertanggung jawab untuk melakukan pengawasan diri (self-control) terhadap kegiatan 

yang berpotensi menimbulkan risiko moral atau keuangan. Nilai ini selaras dengan teori 

manajemen risiko kontemporer yang kini mulai mengakui pentingnya risk culture dalam 

organisasi (Farooq, 2011). 



136 
 

Integrasi teori juga mencakup cara penilaian terhadap efektivitas sistem 

manajemen risiko. Pendekatan konvensional memakai indikator finansial seperti Return 

on Equity (ROE) atau Risk-Adjusted Return on Capital (RAROC). Dalam perspektif Islam, 

indikator keberhasilan juga harus mencakup dimensi sosial seperti peningkatan 

kesejahteraan masyarakat, pemerataan ekonomi, dan pencapaian keadilan distributif. 

Oleh karena itu, lembaga keuangan syariah tidak hanya mengukur efektivitas dalam 

konteks laba, tetapi juga dalam konteks kontribusi terhadap tujuan sosial ekonomi Islam 

(Sarker, 2015). 

Dalam konteks makroekonomi, integrasi teori ini menghasilkan model stabilisasi 

keuangan alternatif. Sistem berbasis bunga rentan menciptakan siklus spekulatif yang 

memicu krisis finansial, sementara sistem syariah yang berbasis aset riil cenderung lebih 

stabil karena nilainya didukung oleh kegiatan ekonomi produktif. Dengan mengadopsi 

prinsip-prinsip seperti larangan riba, transparansi, dan kejelasan akad, sistem keuangan 

dapat mengurangi ketidakpastian (gharar) serta mendorong distribusi risiko yang lebih 

adil. Model ini memperkuat daya tahan lembaga keuangan terhadap volatilitas ekstrem 

tanpa mengorbankan keseimbangan sosial (Mollah, 2015). 

Integrasi juga berimplikasi pada inovasi produk keuangan syariah yang sejalan 

dengan prinsip manajemen risiko modern. Misalnya, pengembangan sukuk dengan 

struktur gabungan antara ijarah dan wakalah, atau instrumen lindung nilai syariah 

(Islamic hedging) berbasis akad wa’ad yang disetujui oleh ulama fikih kontemporer. 

Inovasi ini menunjukkan bahwa sistem keuangan Islam adaptif terhadap kebutuhan 

pasar global, selama inovasinya tetap berlandaskan nilai-nilai moral dan hukum syariah 

(Nienhaus, 2007). Di sinilah letak pentingnya integrasi antara teori fintech modern dan 

prinsip syariah dalam memperluas instrumen mitigasi risiko tanpa merusak nilai-nilai 

dasar Islam. 

Lebih jauh, integrasi antara kedua paradigma ini menuntut redefinisi terhadap 

peran lembaga keuangan. Lembaga keuangan syariah tidak hanya berfungsi sebagai 

entitas yang mencari profit, tetapi juga sebagai agen pembangunan ekonomi yang adil 

dan berkelanjutan. Dalam kerangka tersebut, manajemen risiko harus diarahkan untuk 

mendukung pembiayaan sektor riil, memajukan usaha kecil dan menengah (UKM), serta 

memperkuat jaringan sosial-ekonomi umat. Dengan demikian, pengendalian risiko 

menjadi bagian dari strategi pencapaian keadilan sosial, bukan hanya perlindungan aset 

Lembaga (Ariff, 2008). 

Secara praktis, keberhasilan integrasi teori ini juga bergantung pada dukungan 

regulasi dan literasi masyarakat. Regulasi yang berpihak pada keuangan syariah harus 

memastikan bahwa setiap inovasi produk memiliki dasar kepatuhan syariah yang kuat 

serta mekanisme pengukuran risiko yang transparan. Sementara itu, peningkatan 

literasi keuangan Islam di kalangan masyarakat dapat memperkuat kesadaran kolektif 

terhadap pentingnya manajemen risiko yang sesuai etika. Kolaborasi antara regulator, 

akademisi, dan pelaku industri menjadi kunci untuk membangun ekosistem yang 



137 
 

berorientasi pada keseimbangan antara efisiensi ekonomi dan nilai moral (Dusuki, 

2008). 

Secara keseluruhan, integrasi antara teori manajemen risiko modern dan prinsip 

ekonomi Islam menegaskan bahwa pengelolaan risiko bukan hanya perihal teknik 

finansial, melainkan proses moral dan spiritual dalam menjaga keseimbangan ekonomi 

umat. Pendekatan integratif ini mengarah pada sistem keuangan yang stabil, 

transparan, dan inklusif, di mana setiap aktivitas keuangan tidak hanya dinilai dari aspek 

keuntungan, tetapi juga dari kontribusinya terhadap kemaslahatan sosial. Dengan 

menerapkan prinsip maqashid al-shariah dalam setiap aspek manajemen risiko, lembaga 

keuangan syariah diharapkan dapat menghadirkan solusi yang humanistik di tengah 

dunia keuangan yang semakin turbulen dan kompleks. 

 
Kesimpulan 

Strategi manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah dalam menghadapi 

volatilitas pasar menunjukkan bahwa sistem keuangan Islam memiliki mekanisme 

pengelolaan risiko yang khas, yang berpijak pada prinsip keadilan, transparansi, dan 

kepatuhan terhadap syariah. Tidak seperti sistem konvensional yang menekankan 

pemindahan risiko melalui instrumen derivatif, lembaga keuangan syariah 

mengedepankan konsep risk sharing serta keterikatan transaksi dengan aset riil untuk 

menjaga stabilitas nilai ekonomi. Risiko dianggap bukan ancaman yang harus dihindari 

sepenuhnya, melainkan bagian dari proses ekonomi yang harus dikelola secara adil dan 

moral. Dengan demikian, orientasi manajemen risiko syariah tidak hanya berfokus pada 

keuntungan finansial, tetapi juga pada pemeliharaan kepercayaan, etika, dan 

kemaslahatan umat. 

Integrasi antara teori manajemen risiko konvensional dan prinsip ekonomi Islam 

menghasilkan kerangka kerja yang lebih komprehensif dalam menghadapi dinamika 

pasar global. Aspek teknis dari teori manajemen risiko modern seperti identifikasi, 

pengukuran, dan evaluasi risiko dapat dipertahankan, namun harus disinergikan dengan 

nilai-nilai Islami yang melarang praktik riba, gharar, dan maysir. Prinsip maqashid al-

shariah menjadi dasar dalam merancang strategi mitigasi yang tidak hanya mencegah 

kerugian, tetapi juga memastikan keberlanjutan sosial dan keadilan distributif. 

Pendekatan integratif ini memposisikan lembaga keuangan syariah sebagai aktor 

strategis dalam menjaga stabilitas ekonomi berbasis nilai moral dan spiritual. 

Secara keseluruhan, strategi manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah 

tidak dapat dipisahkan dari dimensi syariah governance, inovasi produk keuangan halal, 

serta penguatan budaya etika di lingkungan kelembagaan. Untuk menghadapi 

volatilitas pasar yang semakin tinggi, lembaga keuangan syariah perlu mengoptimalkan 

diversifikasi aset, memperkuat sistem pengawasan internal, dan mengembangkan 

instrumen lindung nilai yang sesuai dengan prinsip Islam. Dengan berpegang pada 

fondasi moral dan maqashid al-shariah, manajemen risiko syariah mampu menjadi pilar 



138 
 

utama dalam menciptakan sistem keuangan yang tangguh, etis, dan berkelanjutan di 

tengah tantangan ekonomi global yang terus berubah. 

 
References 
Abdullah, N. I., &. Dusuki, A. W. (2007). Islamic Banking and Risk Management: Issues 

and Challenges. Humanomics. https://doi.org/10.1108/08288660710768910 
Alam, N., &. Rizvi, S. A. R. (2014). Volatility and Risk Management in Islamic Finance. 

International Review of Financial Analysis. 
https://doi.org/10.1016/j.irfa.2014.09.002 

Archer, S., &. Karim, R. A. A. (2007). Islamic Finance: The Regulatory Challenge. John 
Wiley & Sons. https://doi.org/10.1002/9780470685563 

Ariff, M., &. Can, L. (2008). Risk Management in Islamic Finance: The Role of Capital 
Adequacy. Journal of Islamic Accounting and Business Research. 
https://doi.org/10.1108/17590810810901477 

Bader, M., &. Koutmos, G. (2007). Risk and Return in Islamic Finance. Journal of Banking 
& Finance. https://doi.org/10.1016/j.jbankfin.2007.02.019 

Bank Negara Malaysia. (2014). Risk Management Framework for Islamic Banks. BNM 
Publications. https://doi.org/10.32469/10355/10542 

Chapra, M. U. (1992). Islam and the Economic Challenge. Islamic Foundation. 
https://doi.org/10.1080/13563479908415233 

Chapra, M. U. (2000). The Future of Economics: An Islamic Perspective. Islamic 
Economics Journal. https://doi.org/10.3402/ijme.v4i1.20414 

Coyle, B. (2000). Risk Management and Islamic Banking. Financial Times. 
https://doi.org/10.2307/258349 

Dusuki, A. W. (2008). Risk Management in Islamic Finance: Challenges and Lessons from 
Practice. Humanomics. https://doi.org/10.1108/08288660810890322 

Dusuki, A. W. (2012). Understanding Islamic Banking and Finance. Editorial Islamic 
Research and Training Institute. https://doi.org/10.2139/ssrn.2015811 

Dusuki, A. W., &. Abdullah, N. I. (2007). Maqasid al-Shariah and Risk Management. 
American Journal of Islamic Social Sciences. https://doi.org/10.35642/ajiss.v24i1.41 

El-Gamal, M. A. (2006). Islamic Finance: Law, Economics, and Practice. Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511617352 

Eliyah, E., & Aslan, A. (2025). STAKE’S EVALUATION MODEL: METODE PENELITIAN. 
Prosiding Seminar Nasional Indonesia, 3(2), Article 2. 

Farooq, M. O. (2011). Risk Sharing and Islamic Finance. Journal of Islamic Banking and 
Finance. https://doi.org/10.2139/ssrn.1942359 

Ferrari, R. (2020). Writing narrative style literature reviews. Medical Writing, 24(4), 230–
235. https://doi.org/10.1179/2047480615Z.000000000329 

Hasan, Z., &. Dridi, J. (2010). The Effects of the Global Crisis on Islamic and Conventional 
Banks. International Monetary Fund. https://doi.org/10.5089/9781462313416.001 

Hassan, M. K., &. Lewis, M. K. (2007). Handbook of Islamic Banking. Edward Elgar 
Publishing. https://doi.org/10.4337/9781847206782 

Iqbal, M., &. Llewellyn, D. T. (2002). Islamic Banking and Finance: New Perspectives on 
Profit Sharing and Risk. Journal of Islamic Economics. 
https://doi.org/10.2139/ssrn.1106433 



139 
 

Iqbal, Z., &. Mirakhor, A. (2011). An Introduction to Islamic Finance: Theory and Practice. 
Wiley Finance. https://doi.org/10.1002/9781118305865 

Khan, F., &. Ahmad, A. (2001). Risk Management in Islamic Banking. Journal of Islamic 
Banking and Finance. https://doi.org/10.1108/13563270110395015 

Lewis, M. K. (2007). Islamic Finance: Ethics, Concepts, and Practices. Edward Elgar 
Publishing. https://doi.org/10.4337/9781847206782 

Mollah, S., &. Zaman, M. (2015). Risk Management Practices and Firm Performance in 
Islamic Banks. Review of Financial Economics. 
https://doi.org/10.1016/j.rfe.2015.06.001 

Nienhaus, V. (2007). Risk Management in Islamic Investment. Journal of Risk Finance. 
https://doi.org/10.1108/15265940710838013 

Obaidullah, M. (2005). Introduction to Islamic Finance. Islamic Development Bank 
Publications. https://doi.org/10.2139/ssrn.1460823 

Rosly, S. A., &. Abu Bakar, M. (2003). Performance of Islamic and Conventional Banks: A 
Comparative Study. Islamic Economic Studies. 
https://doi.org/10.1017/S1352325200000395 

Sarker, S., &. Razzak, W. (2015). Risk Management Practices in Islamic Banking. 
International Journal of Financial Studies. https://doi.org/10.3390/ijfs3030127 

Warde, I. (2000). Islamic Finance in the Global Economy. Edinburgh University Press. 
https://doi.org/10.3366/edinburgh/9780748620892.001.0001 

Wilson, R. (2009). Justice and Risk Sharing in Islamic Finance. Journal of Islamic Law and 
Finance. https://doi.org/10.2139/ssrn.1402340 

 
 
 
 


