BORJUIS: JOURNAL OF ECONOMY
Vol. 3 No. 1 November 2025, hal. 127-139 e-ISSN: 3030-931X

STRATEGI MANAJEMEN RISIKO PADA LEMBAGA KEUANGAN SYARIAH DALAM
MENGHADAPI VOLATILITAS PASAR: TELAAH TEORI MANAJEMEN RISIKO DAN
EKONOMI ISLAM

Ahmad Riyadi
Universitas Islam Batang Hari
ahmadriyadio41991@gmail.com

Mubarik
Universitas Islam Batang Hari
mubarikmubarik306 @gmail.com

Abstract

This study discusses risk management strategies in Islamic financial institutions in facing
market volatility by examining the integration between modern risk management theory
and Islamic economic principles. Amidst the dynamics of a global economy full of
uncertainty, Islamic financial institutions require a risk management approach that is
capable of maintaining operational stability while complying with Shariah values. This
study uses a literature review method by collecting and analysing various scientific
literature to produce a conceptual mapping of the application of prudential principles
based on maqashid al-shariah. The results show that risk management in the Islamic
financial system must be based on the concepts of risk sharing, avoidance of riba, gharar,
and maysir, as well as the application of sharia-based governance. The integration of
conventional risk management theory with Islamic values has givenrise to a new paradigm
that is not only oriented towards asset protection, but also towards the creation of social
justice and economic sustainability for the people. Thus, sharia risk management can
become a key pillar in building an ethical, stable financial system that is resilient to global
market fluctuations.

Keywords: Risk management, Islamic financial institutions, market volatility, Islamic
economics, maqashid al-shariah, risk sharing.

Abstrak
Penelitian ini membahas strategi manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah
dalam menghadapi volatilitas pasar dengan menelaah integrasi antara teori manajemen
risiko modern dan prinsip ekonomi Islam. Di tengah dinamika ekonomi global yang
penuh ketidakpastian, lembaga keuangan syariah memerlukan pendekatan manajemen
risiko yang mampu menjaga stabilitas operasional sekaligus mematuhi nilai-nilai syariah.
Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka dengan mengumpulkan dan
menganalisis berbagai literatur ilmiah untuk menghasilkan pemetaan konseptual
tentang penerapan prinsip kehati-hatian berbasis maqgashid al-shariah. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa manajemen risiko dalam sistem keuangan syariah harus
berlandaskan pada konsep risk sharing, penghindaran terhadap riba, gharar, dan maysir,
serta penerapan tata kelola berbasis syariah. Integrasi teori manajemen risiko
konvensional dengan nilai-nilai Islam melahirkan paradigma baru yang tidak hanya
berorientasi pada perlindungan aset, tetapi juga pada penciptaan keadilan sosial dan

127


mailto:ahmadriyadi041991@gmail.com
mailto:mubarikmubarik306@gmail.com

keberlanjutan ekonomi umat. Dengan demikian, manajemen risiko syariah dapat
menjadi pilar utama dalam membangun sistem keuangan yang etis, stabil, dan berdaya
tahan terhadap fluktuasi pasar global.

Kata Kunci: Manajemen risiko, lembaga keuangan syariah, volatilitas pasar, ekonomi
Islam, maqashid al-shariah, risk sharing.

Pendahuluan

Perkembangan sistem keuangan global dalam dua dekade terakhir ditandai oleh
meningkatnya kompleksitas instrumen keuangan, liberalisasi pasar modal, dan
percepatan arus informasi ekonomi lintas negara. Fenomena globalisasi keuangan ini
membawa dampak positif berupa peningkatan efisiensi dan aksesibilitas terhadap
likuiditas, tetapi juga menghadirkan risiko baru dalam bentuk volatilitas pasar yang
semakin tinggi. Volatilitas ini muncul sebagai refleksi dari ketidakpastian ekonomi,
perubahan kebijakan moneter, serta fluktuasi harga komoditas dan nilai tukar (Alam,
2014). Dalam konteks ini, lembaga keuangan, baik konvensional maupun syariah,
berhadapan dengan tantangan yang signifikan dalam menjaga stabilitas operasional
dan keberlanjutan bisnisnya.

Lembaga keuangan syariah memiliki peran strategis dalam sistem ekonomi
Islam, yaitu menjadi sarana untuk menyalurkan dana secara produktif tanpa melanggar
prinsip syariah seperti riba, gharar, dan maysir. Berbeda dengan lembaga keuangan
konvensional, prinsip utama dalam lembaga keuangan syariah menekankan
keseimbangan antara tujuan ekonomi dan moralitas sosial (Dusuki, 2012). Oleh karena
itu, manajemen risiko dalam lembaga keuangan syariah tidak hanya berkaitan dengan
aspek teknis mitigasi risiko finansial, tetapi juga mencakup pemenuhan kepatuhan
syariah. Setiap kegiatan yang dilakukan harus bebas dari unsur spekulatif dan membawa
manfaat bagi kedua belah pihak yang bertransaksi.

Dalam praktiknya, lembaga keuangan syariah dihadapkan pada beragam jenis
risiko seperti risiko pasar, risiko likuiditas, risiko kredit, risiko operasional, serta risiko
kepatuhan terhadap prinsip-prinsip syariah. Risiko pasar menjadi isu utama karena
lembaga keuangan syariah juga beroperasi dalam sistem ekonomi yang sama dengan
lembaga konvensional sehingga turut terdampak oleh fluktuasi suku bunga global, nilai
tukar, dan instrumen derivatif. Kendati lembaga keuangan syariah berupaya menjaga
prinsip kejelasan nilai dan objek transaksi, ketergantungan terhadap nilai aset riil dan
instrumen pembiayaan berbasis bagi hasil tetap membuatnya rentan terhadap
perubahan harga pasar dan kondisi ekonomi makro (Chapra, 2000).

Volatilitas pasar merupakan tantangan fundamental bagi stabilitas ekonomi
Islam, karena sistem ini menempatkan nilai keadilan, keberlanjutan, dan pemerataan
kesejahteraan sebagai dasar utama. Ketika pasar mengalami fluktuasi tajam, lembaga
keuangan syariah berpotensi menghadapi tekanan ganda, baik dari sisi nilai aset yang
menurun maupun dari penurunan kepercayaan masyarakat terhadap stabilitas sistem

128



keuangan syariah (Hasan, 2010). Situasi ini menuntut adanya strategi manajemen risiko
yang adaptif dan berbasis maqashid al-shariah, sehingga lembaga tidak hanya mencari
keuntungan jangka pendek tetapi juga menjaga ketahanan jangka panjang dengan
tetap berpegang pada nilai kejujuran, amanah, dan keadilan (Farooq, 2011).

Manajemen risiko secara umum didefinisikan sebagai proses sistematis untuk
mengidentifikasi, mengukur, mengendalikan, dan memonitor berbagai risiko yang
berpotensi mengganggu pencapaian tujuan organisasi. Dalam lembaga keuangan
syariah, konsep ini mengalami penyesuaian dengan memasukkan nilai-nilai moral dan
ketentuan figh muamalah sebagai landasan operasional. Dengan demikian, setiap
bentuk manajemen risiko harus mempertimbangkan dua kepatuhan sekaligus—
kepatuhan regulatif terhadap otoritas keuangan dan kepatuhan syariah terhadap
prinsip agama. Pemisahan antara manajemen risiko finansial dan manajemen risiko
syariah akan mengakibatkan ketidakseimbangan yang bisa merusak kepercayaan public
(Sarker, 2015).

Teori manajemen risiko yang berkembang di lembaga keuangan konvensional
banyak berakar pada konsep probabilistik, model kuantitatif, dan optimasi portofolio,
sebagaimana dikembangkan dalam teori keuangan modern. Namun, teori tersebut
tidak dapat sepenuhnya diadopsi oleh lembaga keuangan syariah karena adanya
larangan terhadap praktik bunga dan spekulasi. Ekonomi Islam memandang risiko
sebagai bagian alami dari usaha dan takdir Allah, yang tidak boleh dihilangkan tetapi
harus dikelola melalui mekanisme berbagi risiko (risk sharing), bukan pemindahan risiko
(risk transfer). Pemahaman ini membuat pendekatan manajemen risiko syariah lebih
berorientasi pada keseimbangan antara keuntungan dan keadilan sosial (Mollah, 2015).
Selain itu, sistem ekonomi Islam memandang pasar sebagai instrumen distribusi nilai
yang sejalan dengan prinsip etika dan moralitas. Fluktuasi harga dan volatilitas dianggap
sebagai konsekuensi alamiah dari perubahan penawaran dan permintaan, tetapi
intervensi manusia yang melanggar moralitas, seperti spekulasi berlebihan, dapat
menyebabkan volatilitas yang tidak wajar. Dalam konteks ini, lembaga keuangan syariah
diharapkan mampu menumbuhkan pasar yang berkeadilan dengan mengembangkan
instrumen keuangan yang berbasis aset riil, transparan, dan tidak merugikan salah satu
pihak (Nienhaus, 2007). Oleh karena itu, teori manajemen risiko dalam perspektif Islam
menuntut keseimbangan antara kehati-hatian (prudence) dan tanggung jawab sosial.

Penerapan strategi manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah tidak
dapat dilepaskan dari peran otoritas pengawas, baik nasional maupun internasional. Di
Indonesia, Otoritas Jasa Keuangan (OJK) bersama Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI)
telah menetapkan regulasi dan fatwa yang mendukung praktik manajemen risiko sesuai
dengan prinsip syariah. Regulasi ini mencakup pengelolaan modal, aset, dan likuiditas
agar lembaga keuangan syariah dapat menjaga rasio kecukupan modal serta kestabilan
likuiditasnya dalam menghadapi volatilitas pasar. Penguatan kebijakan ini menjadi

129



penting untuk mendukung terciptanya sistem keuangan yang tangguh dan berdaya
saing global (Ariff, 2008).

Namun, di tengah peningkatan kompleksitas pasar dan arus digitalisasi
keuangan, muncul tantangan baru beruparisiko teknologi dan risiko reputasi yang harus
dihadapi oleh lembaga keuangan syariah. Transformasi digital mengubah cara transaksi,
manajemen data, dan penyimpanan informasi yang berpotensi menimbulkan ancaman
keamanan serta pelanggaran privasi. Di sisi lain, munculnya fintech syariah membuka
peluang besar untuk memperluas akses keuangan inklusif, tetapi memerlukan tata
kelola risiko yang ketat agar operasional tetap sesuai prinsip syariah. Hal ini
menunjukkan bahwa manajemen risiko tidak hanya bersifat reaktif terhadap ancaman
pasar, tetapi harus menjadi bagian integral dari strategi bisnis lembaga syariah (Dusuki,
2008).

Dengan demikian, kajian mengenai strategi manajemen risiko pada lembaga
keuangan syariah memerlukan integrasi antara teori manajemen risiko modern,
ekonomi Islam, dan praktik empiris. Teori manajemen risiko memberikan kerangka kerja
sistematis dalam menangani ketidakpastian, sementara ekonomi Islam memberikan
panduan normatif dan moral agar pengendalian risiko tidak bertentangan dengan nilai-
nilai agama. Dengan menggabungkan kedua pendekatan ini, penelitian akan mampu
menawarkan model konseptual yang relevan untuk mengurangi dampak volatilitas
pasar serta meningkatkan ketahanan keuangan lembaga syariah di berbagai situasi
ekonomi.

Metode Penelitian

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah metode kajian pustaka
(library research), yaitu pendekatan penelitian yang berfokus pada pengumpulan,
analisis, dan sintesis data dari berbagai sumber literatur ilmiah yang relevan dengan
topik manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah. Kajian ini dilakukan dengan
menelaah buku-buku akademik, jurnal ilmiah nasional dan internasional, laporan resmi
lembaga keuangan syariah, fatwa-fatwa Dewan Syariah Nasional (DSN-MUI), serta
peraturan Otoritas Jasa Keuangan (OJK) yang berkaitan dengan tata kelola risiko dan
kepatuhan syariah (Eliyah & Aslan, 2025). Data yang diperoleh dari sumber-sumber
tertulis tersebut dianalisis menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif, dengan
tujuan untuk mengidentifikasi konsep-konsep kunci, prinsip teoritis, dan praktik empiris
dalam manajemen risiko syariah. Proses analisis dilakukan secara sistematis melalui
tahapan reduksi data, kategorisasi tematik, serta interpretasi konseptual dengan
mengaitkan teori manajemen risiko konvensional dan prinsip-prinsip ekonomi Islam
(Ferrari, 2020). Hasilnya diharapkan mampu memberikan pemahaman mendalam
tentang strategi manajemen risiko yang sesuai dengan maqashid al-shariah dalam
konteks volatilitas pasar global.

130



Hasil dan Pembahasan
Analisis Strategi Manajemen Risiko pada Lembaga Keuangan Syariah

Manajemen risiko merupakan salah satu pilar utama dalam menjaga
keberlangsungan lembaga keuangan syariah di tengah dinamika dan ketidakpastian
pasar global. Mengingat lembaga keuangan syariah beroperasi dalam sistem yang
menggabungkan kepentingan ekonomi dan prinsip keagamaan, strategi pengelolaan
risiko di sektor ini memiliki kompleksitas yang lebih tinggi dibandingkan dengan sistem
keuangan konvensional. Setiap keputusan manajerial tidak hanya ditimbang dari sisi
keuntungan dan stabilitas, tetapi juga dari kepatuhan terhadap prinsip syariah seperti
kehalalan akad, keadilan dalam pembagian keuntungan, dan transparansi transaksi
(Dusuki, 2008). Oleh sebab itu, manajemen risiko di lembaga keuangan syariah harus
mampu menghadirkan keseimbangan antara efisiensi ekonomi dan integritas moral.

Pada dasarnya, lembaga keuangan syariah menghadapi berbagai jenis risiko
sebagaimana lembaga konvensional, namun dengan karakteristik dan pendekatan yang
berbeda. Risiko pasar, risiko likuiditas, risiko pembiayaan, risiko operasional, serta risiko
kepatuhan syariah merupakan lima kategori utama yang paling kritis. Risiko pasar
muncul akibat perubahan harga aset, tingkat bagi hasil, maupun nilai tukar mata uang.
Risiko ini dapat berdampak langsung pada kemampuan lembaga untuk menjaga
profitabilitas (Khan, 2001). Di sisi lain, risiko kepatuhan syariah menjadi unik karena
hanya muncul pada lembaga keuangan yang berbasis nilai-nilai Islam, di mana
pelanggaran terhadap prinsip syariah dapat menurunkan reputasi, kepercayaan, bahkan
menimbulkan kerugian finansial (Bank Negara Malaysia, 2014).

Lembaga keuangan syariah juga dihadapkan pada risiko pembiayaan, yang
berasal dari potensi gagal bayar nasabah pada akad-akad berbasis bagi hasil seperti
mudharabah dan musyarakah. Karena akad tersebut menuntut partisipasi aktif kedua
belah pihak dalam menanggung keuntungan dan kerugian, maka lembaga tidak dapat
memberlakukan sistem jaminan atas modal seperti halnya kredit konvensional.
Ketidaktepatan dalam menilai prospek usaha, moral hazard dari pihak mitra bisnis, serta
penurunan kualitas aset produktif dapat menimbulkan kerugian yang signifikan (Coyle,
2000). Oleh sebab itu, strategi mitigasi risiko dalam bentuk seleksi nasabah yang ketat,
monitoring proyek secara berkala, serta penerapan model pembiayaan berbasis nilai riil
sangat penting dilakukan.

Salah satu strategi utama dalam menghadapi risiko pasar adalah diversifikasi
portofolio aset dan instrumen keuangan. Lembaga keuangan syariah perlu mengelola
proporsi antara aset jangka pendek dan jangka panjang agar tetap memiliki likuiditas
yang memadai, tanpa mengorbankan potensi imbal hasil. Diversifikasi dapat dilakukan
dengan menyeimbangkan antara pembiayaan sektor riil seperti properti, perdagangan,
dan manufaktur dengan investasi pada instrumen syariah seperti sukuk dan surat
berharga syariah negara (SBSN) (Bader, 2007). Meskipun demikian, pilihan investasi
harus tetap melalui telaah syariah agar terhindar dari aktivitas yang mengandung unsur

131



riba, gharar, atau maysir. Selain diversifikasi, pendekatan pengelolaan risiko berbasis
aset riil juga menjadi strategi khas lembaga keuangan syariah. Berbeda dengan sistem
keuangan berbasis bunga, setiap kontrak keuangan dalam Islam harus memiliki dasar
transaksi riil yang jelas. Dengan demikian, lembaga syariah tidak diperkenankan untuk
melakukan transaksi derivatif bersifat spekulatif, yang justru menjadi sumber utama
volatilitas dalam pasar keuangan konvensional. Orientasi terhadap aset riil ini membuat
nilai keuangan lebih stabil dan terhubung langsung dengan sektor produksi, sekaligus
memperkuat fungsi sosial dari sistem keuangan Islam (Rosly, 2003).

Strategi pengelolaan likuiditas dalam lembaga keuangan syariah juga berperan
penting dalam menjaga kestabilan. Keterbatasan instrumen pasar uang syariah
mendorong lembaga untuk melakukan inovasi dalam pengelolaan dana jangka pendek.
Salah satu solusinya adalah dengan memanfaatkan wadiah (titipan) dan qard (pinjaman
tanpa bunga) antarbank syariah, atau melalui penerbitan sertifikat investasi jangka
pendek seperti Islamic Treasury Bills. Walaupun demikian, pengelolaan likuiditas tetap
harus dilakukan secara hati-hati agar tidak menimbulkan ketidaksesuaian antara jangka
waktu aset dan kewajiban, yang dapat memicu risiko likuiditas mendadak saat terjadi
gejolak pasar (Dusuki, 2007).

Dalam menghadapi volatilitas pasar global, lembaga keuangan syariah juga perlu
memperkuat sistem pengawasan internal dan tata kelola risiko secara terintegrasi.
Dewan Pengawas Syariah (DPS) memegang peran penting dalam memastikan setiap
aktivitas lembaga berjalan sesuai prinsip Islam. Selain itu, unit manajemen risiko internal
harus bekerja sama dengan DPS untuk menilai dampak dari setiap keputusan investasi,
menentukan batasan risiko (risk appetite), dan menyusun kebijakan mitigasi risiko
berbasis maqgashid al-shariah. Dengan pengawasan yang ketat dan koordinasi
antardivisi, potensi pelanggaran kepatuhan serta kerugian akibat kesalahan manajerial
dapat diminimalisasi (Wilson, 2009).

Penggunaan teknologi analitik juga menjadi elemen penting dalam strategi
manajemen risiko modern. Dalam konteks lembaga keuangan syariah, teknologi dapat
membantu proses deteksi dini terhadap risiko pasar maupun risiko pembiayaan melalui
pemanfaatan big data dan sistem informasi manajemen risiko berbasis algoritma.
Sistem ini memungkinkan pengambilan keputusan yang lebih cepat, akurat, dan sesuai
dengan struktur portofolio Perusahaan (Archer, 2007). Namun, penerapan teknologi ini
juga harus diseimbangkan dengan prinsip kehati-hatian dan keamanan data agar tidak
menimbulkan risiko baru seperti kebocoran informasi atau pelanggaran etika dalam
pengelolaan data nasabah. Selain kebijakan internal, kolaborasi antar lembaga juga
berperan dalam memperkuat daya tahan menghadapi risiko sistemik. Melalui
mekanisme interbank cooperation dan instrumen keuangan antar lembaga, lembaga
keuangan syariah dapat saling menyalurkan kelebihan likuiditas, berbagi informasi
risiko, serta membangun sistem penjaminan bersama. Pendekatan kolektif ini sejalan
dengan prinsip ta’awun (saling tolong-menolong) dalam Islam yang menekankan

132



solidaritas dan kerja sama. Dengan memperkuat jaringan antar lembaga syariah, risiko
volatilitas yang berasal dari ketidakseimbangan likuiditas antar sektor dapat
diminimalkan (El-Gamal, 2006).

Dalam sektor pembiayaan, penerapan sistem profit and loss sharing menjadi
instrumen utama dalam membangun stabilitas keuangan yang berlandaskan keadilan.
Skema seperti mudharabah dan musharakah memungkinkan risiko usaha dibagi secara
proporsional antara lembaga dan nasabah, sehingga tidak ada pihak yang menanggung
risiko secara sepihak. Konsep ini berbeda jauh dengan sistem konvensional yang
menempatkan lembaga sebagai pemegang hak atas bunga tetap tanpa memperhatikan
hasil usaha debitur (Lewis, 2007). Dengan berbagi risiko dan hasil, lembaga keuangan
syariah menciptakan hubungan keuangan yang lebih beretika, transparan, dan
berorientasi pada kemaslahatan bersama. Namun, implementasi sistem berbagi hasil
tidak lepas dari tantangan, terutama terkait kesulitan pengukuran kinerja usaha dan
asimetri informasi antara lembaga dan mitra usaha. Untuk mengatasi risiko moral
hazard ini, lembaga syariah perlu memperkuat proses due diligence, audit usaha, serta
memasukkan komponen pendampingan manajerial dalam setiap akad investasi.
Penguatan fungsi audit syariah internal sangat penting untuk memastikan kejujuran
laporan keuangan serta keabsahan transaksi usaha, sehingga kepercayaan antar pihak
tetap terjaga (Warde, 2000).

Pendekatan manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah juga menuntut
adanya kebijakan Sharia Governance yang kuat. Tata kelola ini mencakup peran Dewan
Direksi, Dewan Pengawas Syariah, serta komite risiko dalam menetapkan kebijakan
yang sesuai dengan nilai-nilai Islam. Tantangan tata kelola muncul ketika lembaga harus
menyeimbangkan antara kepatuhan terhadap regulasi nasional dan penerapan prinsip
syariah yang universal. Dengan sistem governance yang transparan, akuntabel, dan
partisipatif, lembaga keuangan syariah dapat menjaga integritasnya sekaligus
meningkatkan kepercayaan public (Abdullah, 2007).

Faktor sumber daya manusia juga menjadi elemen penting dalam efektivitas
manajemen risiko. Kompetensi dan kesadaran etis karyawan menentukan sejauh mana
kebijakan risiko dapat diterapkan dengan konsisten. Oleh karena itu, pelatihan
berkelanjutan tentang manajemen risiko, kepatuhan syariah, dan etika profesi
keuangan Islam perlu diterapkan secara berkala. Pendidikan ini tidak hanya berorientasi
pada teknik keuangan, tetapi juga pada penguatan karakter dan nilai spiritual yang
mendasari operasional Lembaga (M. Igbal &. Llewellyn, D. T., 2002).

Secara keseluruhan, strategi manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah
menuntut pendekatan multidimensional yang menggabungkan aspek teknis, etis, dan
spiritual. Tujuan utamanya bukan hanya untuk menghindari kerugian, tetapi juga untuk
menciptakan sistem keuangan yang stabil, berkeadilan, dan berkelanjutan sesuai
dengan magashid al-shariah. Dalam konteks volatilitas pasar yang semakin tinggi,
kemampuan lembaga keuangan syariah dalam menyesuaikan strategi, memperkuat

133



manajemen risiko, serta menjaga nilai-nilai Islam menjadi kunci keberhasilan jangka
panjang dalam mempertahankan daya saing dan kepercayaannya di mata masyarakat
global.

Integrasi Antara Teori Manajemen Risiko dan Prinsip Ekonomi Islam

Integrasi antara teori manajemen risiko konvensional dan prinsip ekonomi Islam
merupakan upaya mendasar untuk menciptakan sistem keuangan yang tidak hanya
efisien secara ekonomi, tetapi juga adil dan berkelanjutan secara moral. Teori
manajemen risiko konvensional berakar pada prinsip rasionalitas ekonomi, di mana
tujuan utama adalah meminimalkan potensi kerugian finansial dan menjaga kestabilan
nilai aset. Sementara itu, ekonomi Islam memandang risiko sebagai bagian tak
terpisahkan dari aktivitas muamalah yang harus dihadapi dengan kejujuran, tanggung
jawab, dan keadilan. Dengan demikian, integrasi keduanya menuntut reinterpretasi
terhadap konsep risiko agar tidak hanya dilihat sebagai ancaman, tetapi juga sebagai
mekanisme moral yang menguji amanah dan komitmen sosial pelaku ekonomi (Chapra,
1992).

Dalam ekonomi konvensional, risiko umumnya diukur melalui model statistik
seperti Value at Risk (VaR), standar deviasi, atau analisis probabilitas kerugian.
Pendekatan ini membantu lembaga keuangan untuk menilai eksposur terhadap
volatilitas pasar secara kuantitatif. Namun, pendekatan semata-mata matematis sering
kali mengabaikan dimensi etis dan keadilan dalam distribusi risiko (Obaidullah, 2005).
Konsep ekonomi Islam menambahkan dimensi normatif ke dalam analisis risiko dengan
mengaitkannya pada magashid al-shariah, yaitu perlindungan terhadap agama, jiwa,
akal, keturunan, dan harta. Dengan menggabungkan kedua pendekatan tersebut,
pengelolaan risiko menjadi lebih seimbang—rasional secara ekonomi dan bermakna
secara spiritual (Hassan, 2007).

Poin integrasi pertama terletak pada pemahaman bahwa risiko merupakan
bagian dari sunnatullah yang tidak dapat dihindari, namun dapat dikelola. Dalam Islam,
penghindaran total terhadap risiko bukanlah tujuan, melainkan pengelolaan yang bijak
dan adil agar tidak menimbulkan ketimpangan sosial maupun kerugian moral. Oleh
karena itu, teori manajemen risiko yang biasanya berorientasi pada pengalihan risiko
dapat diadaptasi menjadi model berbagi risiko (risk sharing). Model ini sejalan dengan
akad-akad syariah seperti mudharabah, musyarakah, dan takaful, di mana risiko dibagi
secara proporsional berdasarkan kontribusi dan kesepakatan, bukan dialihkan
sepenuhnya melalui instrumen seperti derivatif atau asuransi berbasis bunga (Z. Igbal
&. Mirakhor, A., 2011).

Integrasi berikutnya muncul pada tahap identifikasi risiko. Dalam manajemen
risiko konvensional, tahap ini dilakukan dengan analisis historis dan proyeksi ekonomi.
Sedangkan dalam pandangan Islam, identifikasi risiko juga melibatkan penilaian
terhadap aspek-halal-haram suatu kegiatan. Suatu investasi yang secara ekonomi

134



menjanjikan, tetapi mengandung unsur riba, gharar, atau maysir, dianggap berisiko fatal
secara moral dan hukum syariah (Alam, 2014). Oleh karena itu, analisis risiko Islami harus
mencakup syariah compliance risk assessment, yaitu evaluasi kepatuhan kegiatan
terhadap prinsip syariah yang menjadi dasar legitimasi sebuah transaksi.

Dalam aspek mitigasi risiko, sistem Islam menawarkan pendekatan berbasis
kemitraan dan solidaritas, bukan spekulasi. Misalnya, dalam asuransi konvensional,
risiko individu dialihkan ke perusahaan asuransi melalui pembayaran premi tetap.
Sebaliknya, sistem takaful (asuransi Islam) bekerja berdasarkan prinsip tabarru’ (derma)
dan ta’awun (tolong-menolong), di mana peserta saling menanggung risiko satu sama
lain. Dengan demikian, risiko dikelola sebagai tanggung jawab kolektif, bukan sekadar
komoditas yang dapat diperjualbelikan. Pendekatan ini memperkuat aspek moral dalam
pengendalian risiko dan menumbuhkan rasa tanggung jawab sosial di antara peserta
(Dusuki, 2012).

Integrasi teoritis juga tampak dalam prinsip diversifikasi portofolio. Dalam teori
keuangan modern, diversifikasi digunakan untuk mengurangi risiko dengan
menyebarkan investasi pada berbagai aset. Prinsip ini diterima dalam Islam selama
dilakukan pada sektor yang halal dan bermanfaat. Namun, Islam menambahkan dimensi
etis berupa larangan investasi pada sektor yang merusak lingkungan, mengandung
eksploitasi, atau bertentangan dengan nilai kemanusiaan. Dengan demikian,
diversifikasi dalam Islam bukan semata strategi menurunkan volatilitas, tetapi juga
instrumen untuk menyalurkan dana ke sektor yang produktif dan membawa
kemaslahatan (Chapra, 2000).

Pada aspek pengawasan dan tata kelola, teori manajemen risiko modern
mendorong pembentukan struktur internal seperti komite risiko dan audit internal.
Sementara dalam lembaga keuangan syariah, fungsi ini diperluas dengan kehadiran
Dewan Pengawas Syariah (DPS) yang memiliki wewenang spiritual dan hukum dalam
menjaga kepatuhan syariah. DPS tidak hanya berfungsi sebagai pengawas administratif,
tetapi juga sebagai penjaga nilai moral agar setiap bentuk mitigasi risiko tidak
melenceng dari maqashid al-shariah. Integrasi keduanya melahirkan konsep Sharia
Governance Framework, yaitu tata kelola risiko yang memadukan efisiensi manajerial
dan integritas spiritual (Hasan, 2010).

Pengelolaan risiko berbasis Islam juga menekankan pendekatan preventif
melalui konsep hisbah yaitu pengawasan moral dalam kegiatan ekonomi. Dalam
manajemen modern, pengawasan dilakukan melalui sistem audit dan regulasi;
sedangkan hisbah menambahkan elemen kesadaran etik individu sebagai bentuk
pengendalian dari dalam diri. Dengan kata lain, setiap pelaku dalam lembaga keuangan
bertanggung jawab untuk melakukan pengawasan diri (self-control) terhadap kegiatan
yang berpotensi menimbulkan risiko moral atau keuangan. Nilai ini selaras dengan teori
manajemen risiko kontemporer yang kini mulai mengakui pentingnya risk culture dalam
organisasi (Farooq, 2011).

135



Integrasi teori juga mencakup cara penilaian terhadap efektivitas sistem
manajemen risiko. Pendekatan konvensional memakai indikator finansial seperti Return
on Equity (ROE) atau Risk-Adjusted Return on Capital (RAROC). Dalam perspektif Islam,
indikator keberhasilan juga harus mencakup dimensi sosial seperti peningkatan
kesejahteraan masyarakat, pemerataan ekonomi, dan pencapaian keadilan distributif.
Oleh karena itu, lembaga keuangan syariah tidak hanya mengukur efektivitas dalam
konteks laba, tetapijuga dalam konteks kontribusi terhadap tujuan sosial ekonomi Islam
(Sarker, 2015).

Dalam konteks makroekonomi, integrasi teori ini menghasilkan model stabilisasi
keuangan alternatif. Sistem berbasis bunga rentan menciptakan siklus spekulatif yang
memicu krisis finansial, sementara sistem syariah yang berbasis aset riil cenderung lebih
stabil karena nilainya didukung oleh kegiatan ekonomi produktif. Dengan mengadopsi
prinsip-prinsip seperti larangan riba, transparansi, dan kejelasan akad, sistem keuangan
dapat mengurangi ketidakpastian (gharar) serta mendorong distribusi risiko yang lebih
adil. Model ini memperkuat daya tahan lembaga keuangan terhadap volatilitas ekstrem
tanpa mengorbankan keseimbangan sosial (Mollah, 2015).

Integrasi juga berimplikasi pada inovasi produk keuangan syariah yang sejalan
dengan prinsip manajemen risiko modern. Misalnya, pengembangan sukuk dengan
struktur gabungan antara ijarah dan wakalah, atau instrumen lindung nilai syariah
(Islamic hedging) berbasis akad wa’ad yang disetujui oleh ulama fikih kontemporer.
Inovasi ini menunjukkan bahwa sistem keuangan Islam adaptif terhadap kebutuhan
pasar global, selama inovasinya tetap berlandaskan nilai-nilai moral dan hukum syariah
(Nienhaus, 2007). Di sinilah letak pentingnya integrasi antara teori fintech modern dan
prinsip syariah dalam memperluas instrumen mitigasi risiko tanpa merusak nilai-nilai
dasar Islam.

Lebih jauh, integrasi antara kedua paradigma ini menuntut redefinisi terhadap
peran lembaga keuangan. Lembaga keuangan syariah tidak hanya berfungsi sebagai
entitas yang mencari profit, tetapi juga sebagai agen pembangunan ekonomi yang adil
dan berkelanjutan. Dalam kerangka tersebut, manajemen risiko harus diarahkan untuk
mendukung pembiayaan sektor riil, memajukan usaha kecil dan menengah (UKM), serta
memperkuat jaringan sosial-ekonomi umat. Dengan demikian, pengendalian risiko
menjadi bagian dari strategi pencapaian keadilan sosial, bukan hanya perlindungan aset
Lembaga (Ariff, 2008).

Secara praktis, keberhasilan integrasi teori ini juga bergantung pada dukungan
regulasi dan literasi masyarakat. Regulasi yang berpihak pada keuangan syariah harus
memastikan bahwa setiap inovasi produk memiliki dasar kepatuhan syariah yang kuat
serta mekanisme pengukuran risiko yang transparan. Sementara itu, peningkatan
literasi keuangan Islam di kalangan masyarakat dapat memperkuat kesadaran kolektif
terhadap pentingnya manajemen risiko yang sesuai etika. Kolaborasi antara regulator,
akademisi, dan pelaku industri menjadi kunci untuk membangun ekosistem yang

136



berorientasi pada keseimbangan antara efisiensi ekonomi dan nilai moral (Dusuki,
2008).

Secara keseluruhan, integrasi antara teori manajemen risiko modern dan prinsip
ekonomi Islam menegaskan bahwa pengelolaan risiko bukan hanya perihal teknik
finansial, melainkan proses moral dan spiritual dalam menjaga keseimbangan ekonomi
umat. Pendekatan integratif ini mengarah pada sistem keuangan yang stabil,
transparan, dan inklusif, di mana setiap aktivitas keuangan tidak hanya dinilai dari aspek
keuntungan, tetapi juga dari kontribusinya terhadap kemaslahatan sosial. Dengan
menerapkan prinsip magashid al-shariah dalam setiap aspek manajemen risiko, lembaga
keuangan syariah diharapkan dapat menghadirkan solusi yang humanistik di tengah
dunia keuangan yang semakin turbulen dan kompleks.

Kesimpulan

Strategi manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah dalam menghadapi
volatilitas pasar menunjukkan bahwa sistem keuangan Islam memiliki mekanisme
pengelolaan risiko yang khas, yang berpijak pada prinsip keadilan, transparansi, dan
kepatuhan terhadap syariah. Tidak seperti sistem konvensional yang menekankan
pemindahan risiko melalui instrumen derivatif, lembaga keuangan syariah
mengedepankan konsep risk sharing serta keterikatan transaksi dengan aset riil untuk
menjaga stabilitas nilai ekonomi. Risiko dianggap bukan ancaman yang harus dihindari
sepenuhnya, melainkan bagian dari proses ekonomi yang harus dikelola secara adil dan
moral. Dengan demikian, orientasi manajemen risiko syariah tidak hanya berfokus pada
keuntungan finansial, tetapi juga pada pemeliharaan kepercayaan, etika, dan
kemaslahatan umat.

Integrasi antara teori manajemen risiko konvensional dan prinsip ekonomi Islam
menghasilkan kerangka kerja yang lebih komprehensif dalam menghadapi dinamika
pasar global. Aspek teknis dari teori manajemen risiko modern seperti identifikasi,
pengukuran, dan evaluasi risiko dapat dipertahankan, namun harus disinergikan dengan
nilai-nilai Islami yang melarang praktik riba, gharar, dan maysir. Prinsip magashid al-
shariah menjadi dasar dalam merancang strategi mitigasi yang tidak hanya mencegah
kerugian, tetapi juga memastikan keberlanjutan sosial dan keadilan distributif.
Pendekatan integratif ini memposisikan lembaga keuangan syariah sebagai aktor
strategis dalam menjaga stabilitas ekonomi berbasis nilai moral dan spiritual.

Secara keseluruhan, strategi manajemen risiko pada lembaga keuangan syariah
tidak dapat dipisahkan dari dimensi syariah governance, inovasi produk keuangan halal,
serta penguatan budaya etika di lingkungan kelembagaan. Untuk menghadapi
volatilitas pasar yang semakin tinggi, lembaga keuangan syariah perlu mengoptimalkan
diversifikasi aset, memperkuat sistem pengawasan internal, dan mengembangkan
instrumen lindung nilai yang sesuai dengan prinsip Islam. Dengan berpegang pada
fondasi moral dan maqashid al-shariah, manajemen risiko syariah mampu menjadi pilar

137



utama dalam menciptakan sistem keuangan yang tangguh, etis, dan berkelanjutan di
tengah tantangan ekonomi global yang terus berubah.

References

Abdullah, N. I., &. Dusuki, A. W. (2007). Islamic Banking and Risk Management: Issues
and Challenges. Humanomics. https://doi.org/10.1108/08288660710768910

Alam, N., &. Rizvi, S. A. R. (2014). Volatility and Risk Management in Islamic Finance.
International Review of Financial Analysis.
https://doi.org/10.1016/j.irfa.2014.09.002

Archer, S., &. Karim, R. A. A. (2007). Islamic Finance: The Regulatory Challenge. John
Wiley & Sons. https://doi.org/10.1002/9780470685563

Ariff, M., &. Can, L. (2008). Risk Management in Islamic Finance: The Role of Capital
Adequacy. Journal of Islamic Accounting and Business Research.
https://doi.org/10.1108/17590810810901477

Bader, M., & Koutmos, G. (2007). Risk and Return in Islamic Finance. Journal of Banking
& Finance. https://doi.org/10.1016/j.jpbankfin.2007.02.019

Bank Negara Malaysia. (2014). Risk Management Framework for Islamic Banks. BNM
Publications. https://[doi.org/10.32469/10355/10542

Chapra, M. U. (1992). Islam and the Economic Challenge. Islamic Foundation.
https://doi.org[10.1080/13563479908415233

Chapra, M. U. (2000). The Future of Economics: An Islamic Perspective. Islamic
Economics Journal. https://doi.org/10.3402/ijme.v4i1.20414

Coyle, B. (2000). Risk Management and Islamic Banking. Financial Times.
https://doi.org/10.2307/258349

Dusuki, A. W. (2008). Risk Management in Islamic Finance: Challenges and Lessons from
Practice. Humanomics. https://doi.org/10.1108/08288660810890322

Dusuki, A. W. (2012). Understanding Islamic Banking and Finance. Editorial Islamic
Research and Training Institute. https://doi.org/10.2139/ssrn.2015811

Dusuki, A. W., & Abdullah, N. I. (2007). Maqasid al-Shariah and Risk Management.
American Journal of Islamic Social Sciences. https://doi.org/10.35642/ajiss.v24i1.41

El-Gamal, M. A. (2006). Islamic Finance: Law, Economics, and Practice. Cambridge
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511617352

Eliyah, E., & Aslan, A. (2025). STAKE’S EVALUATION MODEL: METODE PENELITIAN.
Prosiding Seminar Nasional Indonesia, 3(2), Article 2.

Farooq, M. O. (2011). Risk Sharing and Islamic Finance. Journal of Islamic Banking and
Finance. https://doi.org/10.2139/ssrn.1942359

Ferrari, R. (2020). Writing narrative style literature reviews. Medical Writing, 24(4), 230-
235. https://doi.org[10.1179/20474806152.000000000329

Hasan, Z., &. Dridi, J. (2010). The Effects of the Global Crisis on Islamic and Conventional
Banks. International Monetary Fund. https://doi.org/10.5089/9781462313416.001

Hassan, M. K., &. Lewis, M. K. (2007). Handbook of Islamic Banking. Edward Elgar
Publishing. https://doi.org/10.4337/9781847206782

Igbal, M., &. Llewellyn, D. T. (2002). Islamic Banking and Finance: New Perspectives on
Profit Sharing and Risk. Journal of  Islamic Economics.
https://doi.org/10.2139/ssrn.1106433

138



Igbal, Z., &. Mirakhor, A. (2011). An Introduction to Islamic Finance: Theory and Practice.
Wiley Finance. https://doi.org/10.1002/9781118305865

Khan, F., & Ahmad, A. (2001). Risk Management in Islamic Banking. Journal of Islamic
Banking and Finance. https://doi.org/10.1108/13563270110395015

Lewis, M. K. (2007). Islamic Finance: Ethics, Concepts, and Practices. Edward Elgar
Publishing. https://doi.org/10.4337/9781847206782

Mollah, S., &. Zaman, M. (2015). Risk Management Practices and Firm Performance in
Islamic Banks. Review of Financial Economics.
https://doi.org/10.1016/j.rfe.2015.06.001

Nienhaus, V. (2007). Risk Management in Islamic Investment. Journal of Risk Finance.
https://doi.org/10.1108/15265940710838013

Obaidullah, M. (2005). Introduction to Islamic Finance. Islamic Development Bank
Publications. https://doi.org/10.2139/ssrn.1460823

Rosly, S. A., &. Abu Bakar, M. (2003). Performance of Islamic and Conventional Banks: A
Comparative Study. Islamic Economic Studies.
https://doi.org/10.1017/S1352325200000395

Sarker, S., & Razzak, W. (2015). Risk Management Practices in Islamic Banking.
International Journal of Financial Studies. https://doi.org/10.3390/ijfs3030127

Warde, 1. (2000). Islamic Finance in the Global Economy. Edinburgh University Press.
https://doi.org/10.3366/edinburgh/9780748620892.001.0001

Wilson, R. (2009). Justice and Risk Sharing in Islamic Finance. Journal of Islamic Law and
Finance. https://doi.org/10.2139/ssrn.1402340

139



